
46 
  

 

 

 

 

 

REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH 
WALISONGO DALAM PENDIDIKAN ISLAM UNTUK 

MENINGKATKAN PEMAHAMAN KEAGAMAAN 
PESERTA DIDIK DI ERA MODERN 

 

Sopiatun Nahwiyah1*, Zulhaini2 , Ikrima Mailani3 , A Mualif4 , Wandra Arasdi5 
1,2,3,4 Universitas Islam Kuantan Singingi 

5 SMA Negeri 1 Teluk Kuantan 

*Correspondence: Sopiatunnahwiyah@gmail.com 

Abstrak   Artikel Info 

Reaktualisasi pendekatan dakwah walisongo dalam 
pendidikan Islam untuk meningkatkan pemahaman 
keagamaan peserta didik di era modern perlu dilakukan 
kajian yang mendalam dalam memecahkan permasalahan-
permasalahan terkait dengan rrendahkan tingkat pemahaman 
keagamaan peserta didik di era modern. Adapun metode 
penelitian yang digunakan adalah dengan menggunakan 
metode kualitatif dengan pendekatan library reseach. 
Adapaun hasil penelitian didapatkan bahwa reaktualisais 
pendekatan dakwah walisongo dalam pendidikan Islam untuk 
meningkatkan pemahaman keagamaan peserta didik di era 
modern tergambar kepada enam pendekatan berikut: 1) 
Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan 
mengintegrasikan nilai-nilai kultural. 2) Reaktualisasi 
pendekatan dakwah Walisongo dengan menggunakan media 
dan teknologi. 3) Reaktualisasi pendekatan dakwah 
Walisongo dengan pendekatan berbasis komunitas. 4) 
Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan 
mengembangkan kurikulum yang kontekstual. 5) 
Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan 
Menggunakan metode pembelajaran yang interaktif, dan 6) 
Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan 
Mengembangkan karakter dan moralitas. Dengan reaktualisai 
tersebut, maka dapat dijadikan masukakn kepada seluruh 
guru dalam meningkatkan pemahaman keagamaan peserta . 

 

Copyright (c) 2025. Sopiatun Nahwiyah1, Zulhaini, Ikrima 
Mailani , A Mualif , Wandra Arasdi. 

 

 Article History: 
Submitted/Received: 12/10/2025 
First Revised:15/11/2025 
Accepted: 12/12/2025 
Publication Date: 26/12/2025 
 

 Kata Kunci: 
Reaktualisasi, Pendekatan 
Dakwah Wali Songo, 
Pendidikan Islam, Pemahaman 
Keagamaan, Era Modern 
 

1. Pendahuluan  
Pendidikan Islam di era modern menghadapi tantangan yang semakin kompleks dan 

dinamis seiring dengan pesatnya perkembangan teknologi, globalisasi, dan perubahan sosial 

JURNAL RUHUL TARBIYAH  
Jurnal Pendidikan Agama Islam  

Published by Yasin Publisher (Yayasan Amal Sosial Islami Nahdliyin)  
Journal homepage: https://yasinpublisher.org/index.php/RUHULTARBIYAH 

https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.39 

ISSN: 3109-2500, Volume 1 Issue 2 (2025) Pages 66-76 

mailto:Sopiatunnahwiyah@gmail.com


Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 67 
 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102 
ISSN 3109-2500 

budaya. Generasi muda masa kini, khususnya generasi milenial dan generasi Z, tumbuh dalam 
lingkungan yang sarat dengan teknologi digital, akses informasi tanpa batas, serta beragam 
pengaruh budaya global. Kondisi ini membawa implikasi signifikan terhadap cara berpikir, 
bersikap, dan berperilaku generasi muda, termasuk dalam hal pemahaman dan pengamalan 
ajaran agama Islam. Arus informasi yang begitu cepat dan beragam tidak jarang 
menghadirkan nilai-nilai yang bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam, sehingga 
berpotensi menimbulkan kebingungan, disorientasi nilai, bahkan krisis identitas keagamaan 
pada peserta didik (Azra, 2017). 

Dalam konteks tersebut, pemahaman keagamaan yang komprehensif menjadi suatu 
keharusan agar generasi muda mampu menyaring informasi, bersikap kritis, dan tetap 
berpegang teguh pada nilai-nilai Islam. Pendidikan Islam tidak lagi cukup hanya 
menyampaikan ajaran agama secara normatif dan tekstual, tetapi harus mampu membekali 
peserta didik dengan kemampuan memahami, menginternalisasi, dan mengaktualisasikan 
ajaran Islam dalam kehidupan nyata, termasuk dalam ruang digital. Hal ini sejalan dengan 
pandangan Nata (2016) yang menegaskan bahwa pendidikan Islam harus bersifat kontekstual 
dan responsif terhadap perubahan zaman tanpa kehilangan substansi nilai-nilai keislaman. 

Fakta-fakta empiris menunjukkan bahwa pemahaman keagamaan sebagian masyarakat 
Muslim di era modern masih menghadapi berbagai permasalahan. Di antaranya adalah 
rendahnya kesadaran dalam memahami hukum-hukum Islam secara utuh, lemahnya 
pengamalan akhlak mulia dalam kehidupan sosial, serta munculnya pemahaman akidah yang 
tidak selaras dengan ajaran Islam yang moderat dan rahmatan lil ‘alamin. Kondisi ini 
diperparah oleh maraknya informasi keagamaan di media digital yang tidak semuanya 
bersumber dari otoritas keilmuan yang kredibel, sehingga membuka peluang terjadinya salah 
tafsir, radikalisme, dan penyalahgunaan ajaran agama (Azra, 2017). 

Kurangnya pemahaman keagamaan juga berdampak langsung pada kualitas pelaksanaan 
ibadah dan praktik keberagamaan sehari-hari. Individu yang tidak memiliki dasar pemahaman 
agama yang kuat cenderung menjalankan ibadah secara formalitas tanpa penghayatan makna, 
bahkan dalam beberapa kasus meninggalkan kewajiban agama karena pengaruh gaya hidup 
modern yang pragmatis dan materialistis (Nata, 2016). Oleh karena itu, peningkatan 
pemahaman keagamaan melalui pendidikan Islam yang relevan dan adaptif menjadi 
kebutuhan mendesak di tengah realitas sosial yang terus berubah. 

Rendahnya pemahaman keagamaan di era modern menuntut adanya pendekatan 
pendidikan Islam yang tepat sasaran, inovatif, dan kontekstual. Pendekatan pendidikan Islam 
tidak boleh terjebak pada metode konvensional yang bersifat dogmatis dan satu arah, 
melainkan harus mampu menyentuh realitas kehidupan peserta didik. Pendidikan Islam perlu 
dirancang sebagai proses yang dialogis, humanis, dan transformatif agar peserta didik dapat 
memahami ajaran Islam secara rasional, spiritual, dan sosial (Tilaar, 2012). 

Dalam sejarah perkembangan Islam di Indonesia, Walisongo merupakan contoh nyata 
keberhasilan dakwah dan pendidikan Islam yang kontekstual dan adaptif terhadap budaya 
lokal. Walisongo dikenal sebagai tokoh-tokoh penyebar Islam di Nusantara, khususnya di 
Pulau Jawa, pada abad ke-14 hingga ke-16. Keberhasilan mereka dalam menyebarkan Islam 
tidak lepas dari pendekatan dakwah yang kreatif, inklusif, dan berbasis budaya lokal. 
Pendekatan ini memungkinkan Islam diterima secara damai dan berkelanjutan oleh 
masyarakat Jawa yang sebelumnya menganut kepercayaan Hindu-Buddha dan tradisi lokal 
(Geertz, 1983). 

Data demografis menunjukkan bahwa sekitar 87–90% penduduk Indonesia beragama 
Islam, yang seringkali dikaitkan dengan keberhasilan dakwah para wali dan ulama Nusantara, 
termasuk Walisongo, dalam menegakkan agama Allah SWT (li i‘lâ’i kalimatillâh). 
Keberhasilan ini tidak hanya bersifat kuantitatif, tetapi juga kualitatif, karena Islam dapat 
tumbuh dan berkembang secara harmonis dengan budaya lokal tanpa menimbulkan konflik 
sosial yang berarti (Azra, 2017). Kisah Walisongo telah menjadi bagian integral dari memori 
kolektif masyarakat Indonesia, khususnya masyarakat Jawa. Hal ini terlihat dari tradisi ziarah 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 68 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102  
ISSN 3109-2500 

ke makam-makam Walisongo yang terus berlangsung hingga saat ini, serta berkembangnya 
cerita rakyat, kesenian, dan simbol-simbol budaya yang mengisahkan keteladanan dan 
kebijaksanaan para wali. Selain itu, penggunaan nama Walisongo dan nama-nama para wali 
sebagai identitas perguruan tinggi Islam negeri di Indonesia, seperti UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, UIN Sunan Ampel Surabaya, UIN Walisongo 
Semarang, dan UIN Sunan Gunung Djati Bandung, menunjukkan betapa kuatnya pengaruh 
dan penghargaan masyarakat terhadap peran Walisongo dalam sejarah Islam di Indonesia 
(Susanto, 2018). 

Pendekatan dakwah yang diterapkan Walisongo pada dasarnya terinspirasi dari metode 
dakwah dan pendidikan yang dilakukan oleh Rasulullah SAW. Rasulullah SAW dikenal 
sebagai pendidik yang kreatif, inovatif, dan sangat memahami kondisi sosial budaya 
masyarakat Arab pada masanya. Beliau menyampaikan ajaran Islam secara bertahap, persuasif, 
dan penuh hikmah, dengan memperhatikan latar belakang sosial, budaya, dan psikologis 
mad‘u (objek dakwah). Prinsip pendidikan yang diterapkan Rasulullah SAW menekankan 
pada keteladanan, dialog, dan pemberdayaan masyarakat (Qardhawi, 2004). 

Demikian pula Walisongo, mereka tidak memaksakan ajaran Islam secara frontal, tetapi 
mengemas pesan-pesan keislaman melalui media budaya yang akrab dengan masyarakat, 
seperti wayang, gamelan, tembang, seni bangunan, dan tradisi lokal. Pendekatan ini 
menunjukkan bahwa pendidikan dan dakwah Islam yang efektif harus mampu beradaptasi 
dengan konteks sosial budaya tanpa mengorbankan nilai-nilai dasar ajaran Islam (Geertz, 
1983). 

Dalam konteks era digital saat ini, pendekatan dakwah dan pendidikan Islam ala Walisongo 
menjadi sangat relevan untuk dihidupkan kembali. Tantangan pendidikan Islam di era 
modern tidak jauh berbeda dengan tantangan yang dihadapi Walisongo pada masanya, yaitu 
bagaimana menyampaikan ajaran Islam kepada masyarakat dengan latar belakang budaya dan 
pemikiran yang beragam. Perbedaannya terletak pada medium dan konteks, di mana saat ini 
teknologi digital menjadi ruang utama interaksi sosial dan pembentukan identitas generasi 
muda (Prensky, 2010). 

Berdasarkan uraian tersebut, pendekatan dakwah Walisongo perlu diadaptasi dalam 
konteks pendidikan Islam modern, khususnya dalam upaya meningkatkan pemahaman 
keagamaan peserta didik. Adaptasi ini dapat dilakukan dengan memanfaatkan teknologi 
digital sebagai media pembelajaran dan dakwah, tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar 
dakwah Walisongo yang humanis, inklusif, dan kontekstual. Dengan demikian, pendidikan 
Islam dapat menjadi lebih relevan, menarik, dan bermakna bagi generasi muda di era digital. 

Penelitian-penelitian sebelumnya telah banyak mengkaji pendekatan dakwah dan 
pendidikan yang diterapkan oleh Walisongo. Rubini (2015), misalnya, meneliti pendekatan 
pendidikan dan dakwah para wali di Pulau Jawa yang menekankan pada akulturasi budaya. 
Susanto (2018) juga mengkaji model pendidikan Islam kreatif Walisongo melalui 
penyelenggaraan pendidikan yang menyenangkan dan berbasis budaya lokal. Namun 
demikian, sebagian besar penelitian tersebut masih berfokus pada aspek historis dan kultural. 

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, penelitian ini menekankan pada upaya 
menghidupkan kembali pendekatan dakwah Walisongo dalam konteks pendidikan Islam 
modern, khususnya untuk meningkatkan pemahaman keagamaan peserta didik di era digital. 
Penelitian ini berupaya mengkaji bagaimana prinsip-prinsip dakwah Walisongo dapat 
diadaptasi dan diimplementasikan dalam pendidikan Islam berbasis teknologi, sehingga 
mampu menjawab tantangan kompleks dan dinamis yang dihadapi generasi muda saat ini. 
Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dan praktis 
bagi pengembangan pendidikan Islam yang kontekstual, moderat, dan berkelanjutan di era 
modern. 

 

2. Metodologi  
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

studi kepustakaan (library research). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 69 
 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102 
ISSN 3109-2500 

yang tidak berorientasi pada pengujian hipotesis atau pengukuran statistik, melainkan pada 
upaya memahami, mendeskripsikan, dan menganalisis secara mendalam konsep, pemikiran, 
serta pendekatan dakwah Walisongo dalam konteks reaktualisasi pendidikan dan dakwah 
Islam di era modern. Penelitian kualitatif deskriptif memungkinkan peneliti untuk menelaah 
fenomena secara holistik dan kontekstual berdasarkan data tekstual yang bersumber dari 
literatur ilmiah (Sugiyono, 2022). 

Pendekatan studi kepustakaan digunakan karena fokus penelitian ini terletak pada kajian 
konseptual dan historis mengenai pendekatan dakwah Walisongo serta relevansinya dalam 
meningkatkan pemahaman keagamaan masyarakat di era digital. Menurut Zed (2014), studi 
kepustakaan merupakan metode penelitian yang memanfaatkan sumber-sumber tertulis 
sebagai data utama, seperti buku, jurnal ilmiah, dokumen resmi, dan arsip, yang dianalisis 
secara sistematis untuk menghasilkan pemahaman teoretis yang mendalam. Pendekatan ini 
dinilai tepat karena objek penelitian berupa gagasan, nilai, dan strategi dakwah, bukan 
perilaku empiris yang diamati secara langsung di lapangan. 

 
Jenis dan Sumber Data 
Data dalam penelitian ini seluruhnya bersumber dari data sekunder, yaitu data yang 

diperoleh secara tidak langsung dari subjek penelitian. Sumber data meliputi buku-buku 
ilmiah, artikel jurnal nasional dan internasional, hasil penelitian terdahulu, surat kabar, serta 
media online yang kredibel dan relevan dengan tema penelitian. Literatur yang dikaji 
mencakup pembahasan tentang sejarah dan pendekatan dakwah Walisongo, teori dakwah 
Islam, pendidikan Islam kontekstual, serta tantangan pemahaman keagamaan di era modern 
dan digital (Azra, 2017; Nata, 2016). 

Buku digunakan sebagai sumber utama untuk memperoleh landasan teoretis dan historis 
yang komprehensif mengenai dakwah dan pendidikan Islam. Artikel jurnal dimanfaatkan 
untuk memperoleh temuan penelitian terbaru yang relevan dengan reaktualisasi dakwah dan 
pendidikan Islam. Sementara itu, media online dan surat kabar digunakan secara selektif 
untuk memperkaya konteks pembahasan, khususnya terkait fenomena keagamaan 
kontemporer, dengan tetap memperhatikan validitas dan kredibilitas sumber informasi 
(Sugiyono, 2022). 

 
Teknik Pengumpulan Data 
Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui penelusuran literatur 

(literature searching) dan dokumentasi. Penelusuran literatur dilakukan dengan 
mengidentifikasi, mengumpulkan, dan menyeleksi sumber-sumber tertulis yang relevan 
dengan fokus penelitian. Proses ini dilakukan secara sistematis melalui database jurnal ilmiah, 
perpustakaan digital, serta sumber-sumber daring terpercaya seperti Google Scholar dan 
portal jurnal nasional. 

Seleksi sumber data dilakukan berdasarkan beberapa kriteria, yaitu: (1) relevansi dengan 
tema pendekatan dakwah Walisongo dan pendidikan Islam, (2) kredibilitas penulis dan 
penerbit, (3) kebaruan publikasi, terutama untuk literatur yang membahas konteks era 
modern dan digital, serta (4) kesesuaian dengan tujuan penelitian. Proses seleksi ini penting 
untuk memastikan bahwa data yang dianalisis memiliki kualitas akademik yang baik dan 
dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah (Zed, 2014). 

 
Teknik Analisis Data 
Analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis deskriptif kualitatif dengan 

pendekatan analisis isi (content analysis). Analisis isi dilakukan dengan cara membaca, 
memahami, dan menafsirkan data tekstual dari berbagai sumber literatur untuk menemukan 
makna, pola, dan tema yang relevan dengan fokus penelitian. Menurut Krippendorff (2018), 
analisis isi merupakan teknik yang efektif untuk mengkaji pesan dan makna dalam teks secara 
sistematis dan objektif. 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 70 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102  
ISSN 3109-2500 

Tahapan analisis data dilakukan melalui beberapa langkah. Pertama, reduksi data, yaitu 
proses pemilahan dan penyederhanaan data dengan cara memilih informasi yang relevan 
dengan penelitian dan mengabaikan data yang tidak berkaitan langsung dengan fokus kajian. 
Kedua, kategorisasi data, yaitu pengelompokan data ke dalam tema-tema utama, seperti 
prinsip dakwah Walisongo, metode dakwah berbasis budaya, relevansi dakwah Walisongo 
dengan pendidikan Islam modern, serta tantangan pemahaman keagamaan di era digital. 
Ketiga, interpretasi data, yaitu proses penafsiran data dengan mengaitkan temuan literatur 
dengan kerangka teoretis yang digunakan dalam penelitian (Miles et al., 2014). 

Melalui analisis ini, peneliti berupaya menyusun pemahaman yang komprehensif mengenai 
bagaimana pendekatan dakwah Walisongo dapat direaktualisasikan dalam konteks modern 
untuk meningkatkan pemahaman keagamaan. Analisis dilakukan secara kritis dengan 
membandingkan pandangan dari berbagai sumber agar diperoleh gambaran yang seimbang 
dan objektif. 

 
Keabsahan Data 
Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi sumber, yaitu 

membandingkan informasi yang diperoleh dari berbagai jenis sumber literatur. Informasi 
mengenai pendekatan dakwah Walisongo, misalnya, dibandingkan antara buku sejarah, 
artikel jurnal, dan hasil penelitian terdahulu. Triangulasi ini bertujuan untuk meningkatkan 
kredibilitas dan keandalan temuan penelitian (Sugiyono, 2022). 

Selain itu, peneliti juga menerapkan kecermatan akademik dengan mencantumkan sumber 
rujukan secara jelas dan konsisten sesuai dengan kaidah ilmiah. Hal ini dilakukan untuk 
menghindari bias penafsiran dan memastikan bahwa seluruh argumen yang dibangun 
memiliki dasar teoretis yang kuat. 

 
Batasan Penelitian 
Penelitian ini memiliki batasan pada aspek metodologis, yaitu tidak melakukan 

pengumpulan data lapangan melalui observasi atau wawancara. Oleh karena itu, hasil 
penelitian ini bersifat konseptual dan teoretis. Namun demikian, kajian kepustakaan yang 
komprehensif diharapkan mampu memberikan kontribusi pemikiran yang signifikan bagi 
pengembangan pendekatan dakwah dan pendidikan Islam di era modern. 

Dengan menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif berbasis studi kepustakaan, 
penelitian ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang utuh dan mendalam mengenai 
reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo sebagai strategi pendidikan dan dakwah Islam 
yang relevan dalam meningkatkan pemahaman keagamaan di tengah tantangan era digital. 

 
3. Hasil dan Pembahasan 

Pemikiran Pendidikan Islam Walisongo 

Sunan Gresik (Maulana Malik Ibrahim) 

Syekh Maulana Malik Ibrahim berasal dari wilayah Turki dan dikenal sebagai seorang ahli 

tata negara yang memiliki wawasan luas dalam bidang sosial dan pemerintahan. Ia datang ke 

Pulau Jawa sekitar tahun 1404 M. Keberadaan Islam di Jawa sebenarnya telah ada sebelum 

kedatangannya, sebagaimana dibuktikan dengan makam Fatimah binti Maimun yang 

bertarikh 1082 M (Azra, 2002; Ricklefs, 2008). 

Maulana Malik Ibrahim umumnya dianggap sebagai wali pertama yang menyebarkan Islam 

di Jawa dan sering disebut sebagai bapak Walisongo. Strategi dakwah yang digunakannya 

bersifat sosial-ekonomis, antara lain melalui aktivitas berdagang dengan membuka warung 

yang menyediakan kebutuhan pokok dengan harga terjangkau serta memberikan pelayanan 

pengobatan secara gratis kepada masyarakat (Koentjaraningrat, 1984). 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 71 
 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102 
ISSN 3109-2500 

Selain itu, ia juga berperan dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat Gresik dengan 

memberikan gagasan pengairan sawah melalui aliran air dari gunung dan mengajarkan teknik 

bercocok tanam yang lebih efektif. Pendekatan ini dilakukan untuk merangkul masyarakat 

kecil yang terdampak krisis ekonomi dan konflik politik pada akhir masa kekuasaan Majapahit 

(Ricklefs, 2008). Pada tahun 1419 M, Maulana Malik Ibrahim mendirikan pondokan sebagai 

pusat pembelajaran agama di Leran, Gresik. Ia wafat pada tahun 882 H atau 1419 M dan 

dimakamkan di Gresik (Azra, 2002). 

 

Sunan Ampel (Raden Rahmat) 

Raden Rahmat merupakan putra Maulana Malik Ibrahim dari Dewi Candrawulan. Ia 

mendirikan pesantren di Ampel Denta, Surabaya, yang menjadi pusat pendidikan Islam dan 

melahirkan banyak tokoh penting, seperti Sunan Giri, Sunan Bonang, Sunan Drajat, dan 

Raden Fatah (Sultan Demak) (Dhofier, 1982). 

Dalam pengajarannya, Sunan Ampel menekankan penanaman akidah dan ibadah secara 

sederhana serta memperkenalkan konsep moral “Mo Limo” sebagai bentuk pendidikan 

karakter masyarakat (Azra, 2002). Sunan Ampel juga memiliki peran penting dalam pendirian 

Kesultanan Demak dan Masjid Agung Demak pada tahun 1479 bersama para wali lainnya 

(Ricklefs, 2008). 

 

Sunan Bonang (Raden Maulana Makhdum Ibrahim) 

Sunan Bonang merupakan putra Sunan Ampel yang dikenal sebagai ahli ilmu kalam dan 

tauhid. Ajarannya memadukan pemikiran ahlussunnah dengan pendekatan tasawuf yang 

bersifat kultural. Ia menggunakan media seni seperti gamelan, tembang, dan wayang sebagai 

sarana dakwah, sehingga ajaran Islam dapat diterima secara luas oleh masyarakat Jawa 

(Koentjaraningrat, 1984). 

Filsafat cinta yang diajarkan Sunan Bonang menekankan bahwa iman, makrifat, dan 

kepatuhan kepada Allah SWT merupakan satu kesatuan. Dakwah kultural ini diwujudkan 

melalui karya seni seperti tembang Durma dan Tombo Ati, yang sarat dengan pesan tauhid 

dan spiritualitas Islam (Azra, 2002). 

 

Sunan Bonang (Raden Maulana Makhdum Ibrahim) 

Sunan Bonang dikenal menggunakan pendekatan kultural dalam menyebarkan ajaran 

Islam. Ia memanfaatkan kesenian rakyat seperti wayang, tembang macapat, dan sastra sufistik 

untuk menyampaikan nilai-nilai tauhid dan akhlak (Azra, 2002; Dhofier, 1982). Ia menggubah 

gamelan Jawa yang sebelumnya sarat dengan estetika Hindu, menambahkan instrumen 

bonang, dan menciptakan nuansa dzikir yang mendorong kecintaan pada alam malakut 

(Ricklefs, 2008). Salah satu karya terkenal Sunan Bonang adalah tembang Tombo Ati. Ia juga 

mahir dalam pentas pewayangan, menggabungkan tafsir Islam dalam lakon-lakon yang 

dipentaskan untuk membius penonton (Koentjaraningrat, 1984). Sunan Bonang wafat di Pulau 

Bawean pada tahun 1525 M (Azra, 2002). 

 

Sunan Drajat (Raden Qasim atau Raden Syarifudin) 

Sunan Drajat adalah putra Sunan Ampel yang berdakwah di wilayah barat Gresik hingga 

Tuban. Menurut catatan lokal, perjalanan dakwahnya penuh dengan peristiwa mukjizat, 

seperti selamat dari ombak besar dan dibantu ikan untuk mencapai pesisir, yang kemudian 

menjadi lokasi pesantren pertamanya di Desa Jelang (Dhofier, 1982). 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 72 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102  
ISSN 3109-2500 

Sunan Drajat menggunakan pendekatan kultural dengan menggabungkan kesenian rakyat, 

termasuk gamelan, sebagai media dakwah. Ia menekankan kedermawanan, kerja keras, dan 

peningkatan kesejahteraan masyarakat sebagai bagian dari pengamalan Islam. Ia mendirikan 

pesantren di Desa Drajat, Lamongan, serta menciptakan tembang Pangkur dan gamelan 

Singomengkok, yang hingga kini masih tersimpan di museum daerah (Azra, 2002; Ricklefs, 

2008). 

 

Sunan Kudus (Ja’far Shadiq) 

Sunan Kudus dikenal sebagai ahli fikih, tauhid, hadits, tafsir, dan logika, sehingga 

mendapat julukan wali al-‘ilm (Azra, 2002). Konon, ia pernah belajar di Baitul Maqdis dan 

berjasa memberantas penyakit di Palestina. Setibanya di Jawa, ia mendirikan Masjid Kudus 

(Al-Manar) pada 1549 M, yang menjadi pusat pendidikan dan dakwah (Ricklefs, 2008). 

Dalam berdakwah, Sunan Kudus menekankan toleransi terhadap adat istiadat lama, 

menghindari konflik langsung, dan menyesuaikan dakwah dengan budaya lokal. Ia juga 

merangkul masyarakat Hindu dan Budha, serta menyesuaikan sarana ibadah dengan tradisi 

setempat (Dhofier, 1982). Sunan Kudus wafat pada 1550 M, dan makamnya tetap menjadi 

tempat ziarah hingga kini (Koentjaraningrat, 1984). 

 

Sunan Giri (Ainul Yaqi atau Raden Paku) 

Sunan Giri mendirikan pesantren di perbukitan Sidomukti, Gresik, yang berfungsi sebagai 

pusat pendidikan sekaligus pengembangan masyarakat. Ia dikenal ahli dalam ilmu fikih dan 

pencipta karya seni tradisional, termasuk permainan anak-anak seperti Jelungan, Jamuran, 

Lir-Ilir, dan Cublak Suweng. Ia juga menciptakan gending-gending seperti Asmaradana dan 

Pucung, yang menggabungkan nilai-nilai Islam dengan budaya Jawa (Azra, 2002; Ricklefs, 

2008). 

Pendekatan Walisongo ini menekankan integrasi antara pendidikan agama dan budaya 

lokal, menggunakan media kesenian sebagai sarana dakwah, sehingga penyampaian nilai-nilai 

keislaman lebih efektif dan diterima masyarakat luas. Strategi ini menjadi model pendidikan 

Islam yang kreatif, toleran, dan adaptif terhadap konteks sosial budaya di Jawa (Dhofier, 1982; 

Koentjaraningrat, 1984). 

Sunan Kalijaga (Raden Mas Syahid) 
Nama asli Sunan Kalijaga adalah Raden Sahid, putra Raden Sahur dari Temanggung 

Wilatika, Adipati Tuban (Azra, 2002). Semasa muda, Raden Sahid dikenal patuh terhadap 
agama dan orang tua, namun ia merasa tidak bisa menerima ketimpangan sosial di sekitarnya. 
Ia pernah mencuri makanan dari gudang kadipaten untuk dibagikan kepada rakyat miskin, 
namun ketahuan oleh ayahnya dan dihukum cambuk sebanyak seratus kali hingga berdarah, 
kemudian diusir dari istana (Dhofier, 1982). 

Dalam pengembaraannya, Raden Sahid bertemu dengan Sunan Bonang, yang kemudian 
mengangkatnya menjadi murid. Ia diberi tugas menjaga tongkat di depan sungai selama 
berbulan-bulan hingga seluruh tubuhnya berlumut, sehingga kemudian dikenal sebagai Sunan 
Kalijaga (Ricklefs, 2008). 

Sunan Kalijaga menerapkan pendekatan dakwah berbasis seni dan budaya, mengikuti jejak 
Sunan Bonang. Ia menggunakan wayang, sastra, dan berbagai bentuk kesenian sebagai media 
penyebaran Islam, sehingga masyarakat tertarik pada nilai-nilai Islam secara halus tanpa 
paksaan (Koentjaraningrat, 1984). Misalnya, lakon wayang masih diambil dari cerita 
Mahabharata dan Ramayana, namun disisipkan ajaran Islam dan nama-nama pahlawan Islam. 
Pendekatan ini menekankan toleransi budaya dan strategi bertahap, yakni “mengikuti sambil 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 73 
 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102 
ISSN 3109-2500 

mempengaruhi,” dengan keyakinan bahwa pemahaman Islam akan mengubah kebiasaan lama 
secara alami (Azra, 2002). 

Beberapa kontribusi Sunan Kalijaga lainnya meliputi penciptaan Baju Takwa, perayaan 
Sekaten, Grebeg Maulud, Layang Kalimasada, lakon Petruk Jadi Raja, serta lanskap kota 
tradisional berupa Kraton, alun-alun, dan masjid. Ia dikenal sebagai pemimpin, pejuang, 
mubaligh, pujangga, dan filsuf (Dhofier, 1982; Ricklefs, 2008). 

 
Sunan Muria (Raden Umar Said) 
Sunan Muria, putra Sunan Kalijaga dengan Dewi Saroh, lebih dikenal dengan pendekatan 

dakwahnya di pedesaan Pulau Jawa, terutama daerah terpencil di sekitar Gunung Muria, 
Kudus (Azra, 2002). Ia berinteraksi dengan rakyat jelata, mengajarkan keterampilan bercocok 
tanam, berdagang, dan melaut. Sunan Muria dikenal sebagai pemecah masalah yang efektif 
dan diterima oleh berbagai pihak yang berseteru. Dakwahnya juga melalui seni, termasuk lagu 
Sinom dan Kinanti (Ricklefs, 2008). 

 
Sunan Gunung Jati (Syarif Hidayatullah) 
Sunan Gunung Jati dikenal sebagai penyebar Islam di Jawa Barat sekaligus pendiri 

Kesultanan Cirebon. Nama aslinya Syarif Hidayatullah, cucu Raja Pajajaran, Prabu Siliwangi. 
Sebelum menegakkan agama dan perdagangan Islam, ia menunaikan ibadah haji ke Mekkah 
dan memperoleh pengalaman keagamaan dan sosial yang kuat (Azra, 2002). Pendekatannya 
lebih bersifat sosial-kemasyarakatan daripada ceramah tekstual, sehingga dakwahnya lebih 
mudah diterima oleh masyarakat lokal. 

Reaktualisasi Pendekatan Dakwah Walisongo dalam Meningkatkan Pemahaman 
Keagamaan di Era Modern 

Berdasarkan pembahasan pemikiran pendidikan Walisongo, terdapat beberapa strategi 
dakwah yang dapat diadopsi untuk konteks modern: 

Berdagang: Maulana Malik Ibrahim atau Sunan Gresik membuka warung dengan harga 
murah untuk barang kebutuhan pokok. Hal ini memudahkan masyarakat yang mengalami 
krisis ekonomi untuk menerima ajaran Islam (Dhofier, 1982). 

Pengobatan gratis: Sunan Gresik menyediakan layanan pengobatan bagi masyarakat yang 
membutuhkan, sehingga dakwahnya diterima karena memberi manfaat nyata (Azra, 2002). 

Memberikan gagasan dan pemikiran untuk kemakmuran: Contohnya, mengalirkan air dari 
gunung untuk mengairi sawah dan ladang serta mengajarkan teknik bercocok tanam baru, 
sehingga masyarakat merasa terbantu dan dakwah diterima dengan lebih mudah (Ricklefs, 
2008). 

Pendekatan-pendekatan ini menekankan pendekatan sosial-kultural, edukatif, dan kreatif, 
sehingga relevan untuk meningkatkan pemahaman keagamaan peserta didik di era digital, di 
mana informasi dan budaya sangat mudah diakses. Dengan meneladani strategi Walisongo, 
pengajaran agama Islam dapat dilakukan secara inovatif, kontekstual, dan toleran terhadap 
budaya lokal (Koentjaraningrat, 1984). 

Walisongo menggunakan berbagai pendekatan dalam menyebarkan agama Islam di Pulau 
Jawa. Beberapa strategi yang diterapkan adalah: 

Mendirikan pondok pesantren 
Beberapa wali menyebarkan ajaran Islam melalui pondok pesantren. Contohnya Sunan 

Gresik, Sunan Drajat, dan Sunan Giri, yang menggunakan pondok sebagai pusat pendidikan 
sekaligus media dakwah (Azra, 2002). 

Memasukkan warna Islam terhadap adat kebiasaan masyarakat 
Sunan Ampel menyesuaikan penyebaran Islam dengan tradisi lokal, seperti kenduri, 

selamatan, dan sesaji, sehingga masyarakat lebih mudah menerima Islam. Sunan Bonang juga 
menggunakan pertunjukan tradisional sebagai media dakwah, menyisipkan pesan-pesan Islam 
ke dalam kesenian tersebut (Dhofier, 1982). 

Filsafat Cinta 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 74 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102  
ISSN 3109-2500 

Sunan Bonang menekankan filsafat cinta, di mana cinta setara dengan iman, pengetahuan 
intuitif (makrifat), dan kepatuhan kepada Allah SWT atau haq al-yaqqin. Ajaran ini 
disebarkan melalui media kesenian yang populer di masyarakat (Ricklefs, 2008). 

Kesenian 
Kesenian menjadi sarana utama dalam dakwah Walisongo. Sunan Bonang memanfaatkan 

wayang dan gamelan, di mana syair lagu gamelan mengandung pesan tauhid dan ucapan 
syahadatain. Sunan Drajat juga menggunakan gamelan untuk mengumpulkan masyarakat 
sebelum memberikan ceramah. Sunan Giri menggunakan kesenian rakyat untuk menyebarkan 
ajaran Islam secara efektif (Koentjaraningrat, 1984). 

Pendekatan tegas 
Beberapa wali, seperti Sunan Drajat, menekankan pengajaran tauhid dan akidah secara 

langsung tanpa banyak menyesuaikan dengan budaya lokal, menegaskan prinsip-prinsip 
agama secara tegas (Azra, 2002). 

Mendirikan rumah ibadah 
Sunan Drajat, Sunan Kudus, dan Sunan Kalijaga menggunakan masjid sebagai media 

dakwah, menjadikan rumah ibadah sebagai pusat kegiatan keagamaan dan pendidikan 
(Ricklefs, 2008). 

Pendekatan kultural 
Hampir semua wali menggunakan pendekatan toleransi terhadap budaya lokal, termasuk 

Sunan Kalijaga, Sunan Kudus, dan Sunan Giri. Pendekatan ini menekankan pengharmonisan 
Islam dengan adat setempat (Dhofier, 1982). 

Pendekatan kepemimpinan 
Walisongo menggunakan posisi dan pengaruh mereka untuk menyebarkan Islam. Sunan 

Kalijaga dan Sunan Muria adalah contoh wali yang memanfaatkan kepemimpinan mereka 
untuk dakwah (Azra, 2002). 

Tut Wuri Handayani 
Prinsip kepemimpinan ini menekankan bimbingan dari belakang, memberi kesempatan 

peserta didik atau masyarakat untuk belajar secara mandiri namun tetap diarahkan. 
Pendekatan berbasis kompetensi 
Hampir seluruh wali memanfaatkan keahlian dan kompetensi mereka sebagai media 

dakwah, seperti kemampuan dalam seni, perdagangan, atau pendidikan (Ricklefs, 2008). 
Pendekatan-pendekatan tersebut terbukti efektif dalam menyebarkan Islam hingga 

mayoritas masyarakat Jawa memeluk agama tersebut. Oleh karena itu, pendekatan Walisongo 
dapat direaktualisasikan dalam pendidikan Islam modern untuk meningkatkan pemahaman 
keagamaan peserta didik. 

 
Reaktualisasi Pendekatan Dakwah Walisongo dalam Pendidikan Islam Modern 
Integrasi nilai-nilai kultural 
Nilai-nilai kultural yang digunakan Walisongo dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum 

pendidikan Islam modern, membuat pembelajaran lebih kontekstual dan relevan dengan 
perkembangan zaman (Koentjaraningrat, 1984). 

Penggunaan media dan teknologi 
Kesenian seperti wayang dan gamelan dapat digantikan atau diperluas dengan media 

digital dan teknologi interaktif untuk menyebarkan nilai-nilai Islam dan meningkatkan 
pemahaman peserta didik (Azra, 2002). 

Pendekatan berbasis komunitas 
Seperti Walisongo yang berbaur dengan masyarakat melalui perdagangan dan pertanian, 

pendidikan modern dapat memanfaatkan pendekatan berbasis komunitas untuk membangun 
hubungan dengan peserta didik dan meningkatkan partisipasi mereka (Dhofier, 1982). 

Pengembangan kurikulum kontekstual 
Kurikulum pendidikan Islam modern perlu dikembangkan dengan mempertimbangkan 

kebutuhan zaman dan mengintegrasikan nilai-nilai Islam yang relevan dengan kehidupan 
sehari-hari (Ricklefs, 2008). 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 75 
 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102 
ISSN 3109-2500 

Metode pembelajaran interaktif 
Walisongo menggunakan metode partisipatif dalam dakwah. Dalam pendidikan modern, 

metode interaktif seperti diskusi, role-play, dan proyek dapat meningkatkan partisipasi dan 
pemahaman keagamaan peserta didik (Hefner, 2000). 

Pengembangan karakter dan moralitas 
Pendidikan Islam modern dapat menekankan pengembangan karakter dan moralitas 

melalui nilai-nilai Islam dan pengalaman kehidupan sehari-hari, meneladani pendekatan 
Walisongo yang menekankan akhlak dan kepedulian sosial (Azra, 2002). 

Pendekatan-pendekatan ini membuktikan bahwa strategi Walisongo dapat dijadikan 

model pendidikan Islam yang adaptif, kreatif, dan relevan untuk era modern, khususnya 

dalam meningkatkan pemahaman keagamaan peserta didik. 

 

4. Simpulan 
Reaktualisasi pendekatan dakwah walisongo merupakan menghidupkan kembali 

pendekatan dakwah yang dilakukan walisongo yang terbukti berhasil dalam 
menyebarkan agama Islam pada abad ke 14 M. Reaktualisasi tersebut dapat dijadikan 
solusi terhadap permasalahan yang berkaitan dengan rendahnya pemahamana 
keagamaan pserta didik di era modern saat sekarang ini. 

Reaktualisasi pendekatan dakwah walisongo dalam pendidikan Islam untuk 
meningkatkan pemahaman keagamaan peserta didik di era modern adalah 1) 
Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan mengintegrasikan nilai-nilai 
kultural. 2) Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan menggunakan media 
dan teknologi. 3) Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan pendekatan 
berbasis komunitas. 4) Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan 
mengembangkan kurikulum yang kontekstual. 5) Reaktualisasi pendekatan dakwah 
Walisongo dengan Menggunakan metode pembelajaran yang interaktif, dan 6) 
Reaktualisasi pendekatan dakwah Walisongo dengan Mengembangkan karakter dan 
moralitas. 
5. Ucapan Terima Kasih 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas segala limpahan rahmat, 
taufik, dan hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan karya ilmiah ini 
dengan baik. Tanpa pertolongan dan izin-Nya, proses penyusunan hingga 
penyelesaian penelitian ini tentu tidak akan berjalan dengan lancar. 

Penulis menyampaikan rasa terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya 
kepada dosen pembimbing yang telah dengan sabar memberikan arahan, bimbingan, 
kritik, serta saran yang sangat berharga selama proses penyusunan karya ilmiah ini. 
Dedikasi, keilmuan, dan keteladanan beliau menjadi motivasi besar bagi penulis untuk 
terus berusaha menyelesaikan penelitian ini dengan sebaik-baiknya. 

Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada seluruh dosen dan civitas 
akademika yang telah memberikan ilmu pengetahuan, pengalaman, serta wawasan 
selama masa studi. Ilmu dan bimbingan yang diberikan menjadi bekal penting bagi 
penulis, tidak hanya dalam penyusunan karya ilmiah ini, tetapi juga dalam perjalanan 
akademik dan profesional ke depan. 

Penulis juga mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada kedua orang 
tua dan keluarga tercinta atas doa, dukungan moral, perhatian, serta pengorbanan 
yang tiada henti. Dukungan dan motivasi dari keluarga menjadi sumber kekuatan 
utama bagi penulis dalam menghadapi berbagai tantangan selama proses penyusunan 
karya ilmiah ini. 



Sopiatun Nahwiyah et al, REAKTUALISASI PENDEKATAN DAKWAH WALISONGO … | 76 

 https://doi.org/10.65359/ruhul_tarbiyah.v1i2.102  
ISSN 3109-2500 

Tidak lupa, penulis mengucapkan terima kasih kepada rekan-rekan seperjuangan 
yang telah memberikan dukungan, semangat, serta kebersamaan selama proses studi. 
Diskusi, kerja sama, dan saling memberi motivasi menjadi pengalaman berharga yang 
turut membantu penyelesaian karya ilmiah ini. 

 
Akhir kata, penulis menyadari bahwa karya ilmiah ini masih memiliki keterbatasan. 

Oleh karena itu, penulis mengharapkan kritik dan saran yang membangun demi 
perbaikan dan pengembangan karya ilmiah ini di masa yang akan datang. Semoga 
karya ini dapat memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan 
dunia pendidikan.. 
 
6. Daftar Pustaka  
Erli Mujiningsih, Erlis N. Yetti. ““Sunan Kalijaga Dalam Novel Babad Walisongo Dan Kisah 

Dakwah Walisongo.” Bahasa Dan Seni 43, no. 2 (2015). 

http://journal2.um.ac.id/index.php/jbs/article/view/197/161. 

Hafid, Mahsun. “RELEVANSI PEMIKIRAN AL-GHAZALI DENGAN KONSEP PENDIDIKAN 

ISLAM DI MASA WALI SONGO THE.” Al Fikrah Jurnal Studi Ilmu Pendidikan Dan 

Keislaman 6 (2023). 

Ibrahim, Tatang. Sejarah Kebudayaan Islam Madrasah Tsanawiyah Untuk Kelas IX Semester 1 

Dan 2, n.d. 

Nor, Mohd Roslan Mohd. “Sumbangan Syarif Hidayatullah Dalam Penyebaran Pendidikan 

Agama Islam Di Jawa Barat.” ” At-Ta’dib 12, no. 1 (2017). 

https://doi.org/https://doi.org/10.21111/at-tadib.v12i1.863. 

Rahmatullah, Mohammad Yusuf Agung Subekti. “Reaktualisasi Ajaran Walisongo Dalam 

Pendidikan Islam Di Era Perubahan.” Al Ulya: Jurnal Pendidikan Islam Fakultas 

Tarbiyah 8, no. 2 (2023): 125–44. 

Rianie, Nurjannah. “PENDEKATAN DAN METODE PENDIDIKAN ISLAM ( Sebuah 

Perbandingan Dalam Konsep Teori Pendidikan Islam Dan Barat )” 1, no. 2 (n.d.): 105–17. 

Rubini. “PENDEKATAN PENDIDIKAN ATAU DAKWAH PARA WALI DI PULAU JAWA.” 

Jurnal Komunikasi Dan Pendidikan Islam 4, no. 1 (2015). 

Shoumi, Ismi Izzatul. “Implementasi Pendidikan Agama Islam Dalam Meningkatkan 

Pemahaman Agama.” Jurnal Dirosah Islamiyah 5, no. 1 (2022): 28–41. 

https://doi.org/10.47467/jdi.v5i1.2100. 

Su’ud, Abu. Islamologi(Sejarah Ajaran Dan Peranannya Dalam Peradaban Umat Manusia),. 

(Jakarta: PT Rineka Cipta, 2003. 

Susanto, Failasuf Fadli dan Nanang Hasan. “MODEL PENDIDIKAN ISLAM KREATIF 

WALISONGO, MELALUI PENYELENGGARAAN PENDIDIKAN YANG 

MENYENANGKAN.” Jurnal Penelitian 11, no. 1 (2017): 25–54. 

Sutrisno, Budiono Hadi. Sejarah Walisongo Misi Pengislaman Di Tanah Jawa, n.d. 

Syafrizal, Achmad. “Sejarah Islam Nusantara.” Islamuna: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (2015). 

https://doi.org/httaps://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.664. 

Syukur, Fatah. Sejarah Peradaban Islam. Semarang: PT. Pustaka Rizki Putra, 2010. 

  


